LE BAPTEME ET SES SYMBOLES

| SIGNES ET SYMBOLES

" Une célébration sacramentelle est tissée de signes et de symboles. Selon la pédagogie divine du salut, leur
signification s'enracine dans l'oeuvre de la Création et dans la culture humaine, se précise dans les événements de
I'Ancienne Alliance et se révéle pleinement dans la personne et l'oeuvre du Christ" (CEC 1145)27.

Dieu parle a I'nomme a travers la création visible. "ll ne leur parlait qu'en paraboles” (Mt 13, 34). La
nature humaine, corporelle et spirituelle, nécessite la médiation du signe. Pour greffer sa grace sur cette
nature, Dieu utilise les signes sensibles : objets, gestes, mots... Les sacrements mettent en oeuvre
comme véhicules de cette grace d'une part une réalité visible (que les théologiens appellent la matiére du
sacrement) : pain, vin, huile, geste de verser de I'eau ou d'imposer les mains...) et d'autre part des paroles
qui explicitent le sens de ces signes (forme du sacrement). "La catéchése liturgique vise a introduire dans le
mystére du Christ, en procédant du visible a l'invisible, du signifiant au signifié, des "sacrements" aux "mystéres""
(CEC 1075).

A) - Sacrements et sacramentaux

*Le Sacrement est un signe sensible et efficace de la grace, institué par le Christ pour signifier et
produire la grace. Le sacrement est a la fois un signe et une cause de la grace.

Signe efficace, le sacrement agit "ex opere operato", c'est-a-dire par le fait de I'acte qui est accompli.
"La tradition chrétienne a toujours placé la valeur sanctificatrice du sacrement dans le rite lu-méme et non dans les
dispositions morales du ministre ou du sujet, cellesci n'étant qu'une condition de la réception fructueuse... Cette
efficacité intrinséque ne dispense pas le moins du monde le chrétien adulte de coopérer activement a l'oeuvre de son
salut. Il doit notamment se repentir sincérement de ses fautes s'il veut en obtenir la rémission par le baptéme et la
pénitence... Mais n'est-il pas conforme a I'équité de la Providence que l'enfant récupére, sans la coopération de sa
volonté, la grace dont la privé la faute héréditaire qu'l na pas personnellement commise ?" (dictionnaire
apologétique d'Alés, p. 1071).

Par signe, il faut également entendre la marque, l'empreinte qui signale I'appartenance d'un objet ou d'une
personne ; le sceau ou la signature sont des signes personnels. Par les sacrements, Dieu imprime en nos
coeurs sa marque. Il en est ainsi tout particuliérement pour les sacrements a caractére qui impriment une
marque spirituelle indélébile (baptéme, confirmation, ordre) : on ne peut les recevoir qu'une fois ; on peut
perdre la grace, qui est l'effet dernier des sacrements, on ne peut perdre I'empreinte spirituelle scellée
dans l'ame?2s,

*Les Sacramentaux sont des signes sacrés institués non pas directement par le Christ mais par
I'Eglise pour signifier des effets surtout spirituels obtenus "ex opere operantis Ecclesiae", c'est-a- dire du fait
de l'action et de la priére de I'Eglise (CEC 1667, Code de droit canonique can. 1166).

2T CEC : Catéchisme de I'Eglise Catholique. Autre abréviation : C.T. : Catéchisme du Concile de Trente.
%8 |a liturgie de I'Eglise, Dom Le Gall, édition CLD.

Association Notre Dame de Chrétienté



Par eux, les hommes sont disposés a recevoir l'effet principal des sacrements et les diverses
circonstances de la vie sont sanctifiées. lls préparent a recevoir la grace et disposent a y coopérer (CEC
1670). Parmi les sacramentaux - dont la constitution et l'interprétation reléve du saint siége apostolique,
et dont les clercs munis des pouvoirs requis sont les ministres - figurent les bénédictions (certaines a effet
durable : bénédiction d'un abbé, consécration des vierges, profession religieuse ou dédicace d'une
église...), les exorcismes...

La distinction entre sacrement et sacramental est essentielle. Sous prétexte de lutter contre une
conception magique des sacrements, les modernistes en nient I'efficacité objective, la placent au niveau
des sacramentaux qu'ils ont par ailleurs paradoxalement tendance a supprimer.

B) - La liturgie sacramentelle

La liturgie sacramentelle ne se limite pas a la célébration du sacrement proprement dit (matiére et
forme) et des sacramentaux qui I'accompagnent. "Ces signes ne peuvent avoir toute leur portée que dans un
monde de symboles qui, pour étre moins précis, n'en sont pas moins riches de multiples significations
complémentaires. Les sacrements sont le noyau de tout un jeu symbolique ou interviennent a la fois les gestes, les
positions du corps, la parole, le chant et la mise en oeuvre d'objets. Il serait dommage qu'une culture de plus en plus
rationalisée et rationaliste nous fasse faire économie de lirremplacable richesse d'évocation des symboles prévus
par la liturgie... dans l'entourage des célébrations sacramentelles... Il ne faudrait pas qu'une inflation de la parole
masque la perte du sens des symboles sacrés™9. De nombreux gestes et sacramentaux enchassent le
sacrement lui-méme.

"Le sens et la grace du sacrement du baptéme apparaissent clairement dans les rites de sa célébration. Cest
en suivant avec une participation attentive les gestes et les paroles de cette célébration que les fidéles sont initiés aux
richesses que ce sacrement signifie et réalise en chaque nouveau baptisé" (CEC 1234). On suit un baptéme plus
qu'on ne lit un rituel.

Il LE SACREMENT DE BAPTEME

Nous n'envisageons ici le Sacrement du baptéme que sous l'aspect du signe sensible et efficace,
c'est-a-dire que nous ne l'abordons que "pour le nom et pour la chose", selon les termes du Catéchisme du
concile de Trente (C.T. chapitre 15, paragraphe 1).

Dans I'écriture, le mot de "baptéme”, d'origine grecque, ne signifie pas seulement l'ablution unie
au sacrement mais toute sorte d'ablution (et quelquefois méme la Passion). Baptiser c'est plonger,
immerger. Dans le langage de I'Eglise, le baptéme désigne uniquement l'ablution qui se fait dans le
Sacrement, accompagnée de la forme prescrite.

* "l a matiére de ce sacrement, c'est toute espéce d'eau naturelle, eau de mer, de riviere, de marais, de
puits, de fontaine, en un mot tout ce qui porte simplement le nom d'eau et rien de plus" (C.T.). En effet, notre
Sauveur a dit a Nicodéme : "Celui qui ne sera pas régénéré par l'eau et par I'Esprit ne pourra pas entrer dans le
Royaume de Dieu" (Jn 3, 5) et saint Paul enseigne que I'Eglise a été purifiée par I'eau (Ep 5, 15).

29

3id.

Association Notre Dame de Chrétienté



Matiére universelle, I'eau présente un double symbole : elle peut, laissée a elle-méme, tout
emporter dans la mort, mais fécondée par le souffle de Dieu (Gn 1, 2), elle sert la vie. Elle peut évoquer la
purification et la sanctification.

"Des figures, des oracles des prophétes expriment cette matiére : c'est le déluge qui purifie la terre et saint
Paul déclara aux Corinthiens (1 Co 10, 1) que le passage de la mer Rouge a la méme signification. Et nous ne parlons
pas de l'ablution du Syrien Naaman, ni de la vertu miraculeuse de la piscine probatique, ni de plusieurs autres choses
de ce genre dans lesquelles il est facile d'apercevoir autant de symboles de ce mystére... Et ces eaux auxquelles le
prophéte Isaie invite avec tant de zéle tous ceux qui ont soif (Is 55, 1), celles qu'Ezechiel voyait en esprit sortir du
temple (Ez 47, 2), cette fontaine que Zacharie (Za 13, 1) montrait comme une source préparée pour purifier le
pécheur et la femme impure, toutes ces eaux n'étaient-elles pas la figure et le signe de l'eau salutaire du baptéme?"
(C.T.).

"La chair est lavée pour que Idme soit purifiée" (Tertullien).

"Il ne faut pas s'étonner si nous disons que l'eau substance matérielle atteint Iame pour la purifier. Oui, elle
l'atteint et elle pénétre tous les replis de la conscience" (saint Augustin, sermon pour I'Epiphanie).

"L'eau représente ainsi admirablement l'effet du baptéme. Elle lave les souillures du corps et exprime par la
trés bien l'action et l'efficacité du sacrement sur 'ame ; elle a la propriété de rafraichir le corps comme le baptéme a la
vertu d'éteindre en grande partie l'ardeur des passions" (C.T.).

Au-dela de ce symbolisme de l'eau qui irrigue toute la liturgie, il faut aller jusqu'a la Source méme
de I'Eau vive : "Celui qui croit en moi, des fleuves d'eau vive couleront de son sein”, dit le Christ a la féte des
Temples (Jn 7, 37-38).

"Jai vu l'eau jaillir du c6té droit du Temple et tous ceux qui recevaient cette eau €taient sauvés”, chante-t-on
a Paques dans le Vidi aquam, rappelant que "les fleuves d'eau vive ne sont libérés qu'au moment de la glorification
du Christ sur la Croix, & I'heure ol Jésus laisse sourdre de son coté le sang et l'eau, symboles éminents des
sacrements qui agiront désormais par la force de I'Esprit. Plongés par le sacrement du baptéme dans la mort et dans
la vie du Christ, les fils de Dieu recoivent les arrhes de I'Esprit qui les abreuve et les désaltére” (Dom Le Gall)39.

* | a forme essentielle et parfaite du baptéme consiste en ces mots, prononcés a l'instant de
I'ablution par celui qui la fait : "Je te baptise au hom du Pére, du Fils et du Saint-Esprit’, répondant ainsi a I'envoi
du Christ : "Allez, enseignez toutes les nations, baptisez-les au nom du Pére, du Fils et du Saint-Esprit".

Nous devrions ici davantage expliciter le role du signe et du symbole liés a I'eau purificatrice. C'est
en effet la pratique du sacrement du baptéme qui a grandement contribué a expliciter le dogme du péché
originel (on serait tenté de croire aujourd'hui a la démarche inverse) ; il y a rémission entiére de la faute et
des peines dues au péché, mais reste comme une blessure cicatrisée (et fragile) la concupiscence. "La
faute est détruite, mais subsiste la faiblesse” (saint Augustin, voir aussi C.T. 16, 4).

%0 |_es formules de la bénédiction de I'eau au cours de la veillée pascale constituent une sorte de condensé du symbolisme
de I'eau dans la liturgie.

Association Notre Dame de Chrétienté



C'est également a partir de la pratique de la doctrine du caractére que saint Augustin explique aux
donatistes comment le baptéme conféré dans I'hérésie ou le schisme peut étre valable sans produire la
rémission des péchés. Un tel baptéme confére le caractére et, par la-méme, il est valide et ne doit pas
étre réitéré. Il donnera ses effets lorsque le schismatique ou I'hérétique se convertira (Dictionnaire
apologétique d'Alés, art. Sacrement).

Enfin, soulignons que I'effet de I'eau qui purifie est immédiat. Il n'y a pas la seulement un signe qui
annonce une entrée ultérieure dans la communauté des chrétiens comme le voudraient ceux qui
n'‘accordent a l'enfant la dignité attachée a la personne qu'aprés sa reconnaissance comme tel par les
autres (la relation ferait la personne). D'ou cette tradition immémoriale de I'Eglise de baptiser les petits
enfants, explicitement attestée dés le 2éme siécle mais probablement pratiquée antérieurement (CEC
1252. Code de droit canonique, can. 867).

Aprés avoir développé la matiéere et la forme du sacrement de baptéme, il faut préciser quel en est
le ministre : le prétre en est le ministre ordinaire, de plein droit et non en vertu d'un pouvoir
extraordinaire. En cas de nécessité, tous les hommes ou femmes, de quelque religion qu'ils soient, "juifs,
infidéles, hérétiques", peuvent baptiser, pourvu qu'ils aient l'intention de faire ce que fait IEglise. "Peu importe
que le conduit par ot l'eau passe soit d'argent ou de plomb", dit saint Augustin.

Ill LE RITUEL DU BAPTEME

Le rituel du baptéme des petits enfants, dans le rite traditionnel, se présente comme un abrégé
de I'ancienne préparation des catéchuménes adultes qui s'étendait sur plusieurs années. On en reconnait
les diverses étapes3i.

La cérémonie du baptéme se déroule en trois temps et trois lieux : a la porte de IEglise, dans
I'Eglise et aux fonts baptismaux. Il y a ainsi tout un cheminement préparatoire ; le baptéme est donné au
terme d'une procession (action de s'avancer), au terme d'une marche, symbole de la progression vers
Dieu, marche qui traduit l'introduction dans I'Eglise. Il s'agit d'une marche d'initiation (du latin inire :
pénétrer dans, l'initiation est l'acte par lequel on est introduit dans une société). Le baptéme est le
premier des trois sacrements de l'initiation chrétienne (CEC 1212) qui comporte aussi la Confirmation et
IEucharistie (trois sacrements que les catéchuménes adultes recoivent en une seule cérémonie).

A) - La porte de I'église

Cet arrét a la porte de I'Eglise évoque le fait que le baptéme est "le porche de la vie dans I'Esprit" ("vitae
spiritualis janua") et la porte qui ouvre l'accés aux autres sacrements (CEC 1213).

@ L'interrogatoire

Celui qui doit étre baptisé est indigne d'entrer dans la Maison de Dieu, tant qu'il n'a pas brisé le
joug de l'esclavage. Alors le prétre lui demande ce qu'il désire de I'Eglise : Réponse : la Foi (le
baptéme, sacramentum fidei - saint Augustin), qui procure la Vie éternelle ("Celui qui croira et sera
baptisé sera sauvé ; celui qui ne croira pas sera condamné”, Mc 16, 16). Sur cette réponse, le prétre fait
une bréve instruction. On notera la richesse doctrinale de ces formules du rituel qui sont de
remarquables condensés de la Foi chrétienne.

%1 e rituel actuel a beaucoup allégé cette liturgie traditionnelle.

Association Notre Dame de Chrétienté



Interrogatoire et catéchisme évoquent la préparation des catéchuménes, aux premiers siécles de
I'Eglise, pendant le caréme ; elle donnait lieu a un certain nombre de rites appelés scrutins -le
terme est resté-. |l s'agissait de scruter les intentions des catéchuménes. Ici, I'Eglise se contente
de l'intention droite du parrain et de la marraine. Il s'agissait aussi durant ces réunions de
s'assurer de la disposition des catéchumeénes et de pratiquer sur eux des exorcismes.

® Les exorcismes3?

L'exorcisme est le rite qui consiste a conjurer le démon de libérer les personnes ou les choses. I
peut prendre plusieurs formes ou gestes (bénédiction, imposition des mains...). Il y a plusieurs
exorcismes en souvenir des différents scrutins. Lors du premier de ces exorcismes, le prétre souffle
par trois fois (exsufflation) pour que le Saint-Esprit prenne la place de l'esprit impur. Le souffle est
le signe de la vie (se souvenir de la création de I'nomme ou du souffle sur les eaux, dans les récits
de la Genése). Notre Seigneur voulant donner le Saint-Esprit a ses apotres, souffle sur eux (Jn 20,
22). Et le prétre souffle trois fois pour marquer la vertu de la Sainte Trinité qui va opérer la
régénération du futur baptisé, puis il le marque du signe de la Croix sur le front et sur le coeur33 et
lui impose la main, geste qui sera plusieurs fois répété au long de la cérémonie. Ce geste fait
partie des rites les plus significatifs. Il transmet la bénédiction divine (Gn 48, 14-19) et exprime la
mainmise de Dieu sur un étre et la communication de son Esprit.

® Bénédiction et imposition du sel

"A l'exorcisme se joignent d'autres cérémonies qui, pour étre mystiques n'en ont pas moins une sighification
propre et trés claire. Ainsi, le sel que I'on met dans la bouche de celui que l'on baptise, signifie évidemment
que par la profession de la Foi et par le don de la Grace, il va étre délivré de la corruption de ses péchés,
prendre le godt des oeuvres saintes et aimer a se nourrir de la divine Sagesse" (C.T.). Positivement, le sel
donne de la saveur aux aliments comme la Sagesse divine révéle le golt des nourritures célestes ;
négativement il empéche la pourriture de les corrompre.

B) - Dans I'église

Pour l'entrée dans la maison de Dieu, le prétre met I'extrémité de son étole sur la téte de l'enfant, en
signe de possession et de protection. L'étole est l'insigne vestimentaire propre de ceux qui ont recu le
sacrement de l'ordre.

® La Tradition du Credo et du Pater

Au cours du grand scrutin qui, au 7éme siécle, avait lieu le mercredi de la 4éme semaine de
caréme et dont la trace demeure dans nos missels a cette date, les catéchuménes étaient
instruits du symbole de la Foi : le Credo.

32 Se reporter & I'exposé suivant du dossier : Le baptéme et les exorcismes.
% Pour le baptéme d'un adulte, le prétre le couvrait pour ainsi dire de signes de croix (front, yeux, nez, bouche,
épaules...) pour montrer que l'effet du baptéme est d'ouvrir et de fortifier les sens.

Association Notre Dame de Chrétienté



L'Eglise enseignante transmet aux néophytes (d'ou le terme de tradition venant de "tradere" :
transmettre) le trésor de la Foi "leur apprenant a observer tout ce que je vous ai prescrit” (Mt 28, 20).
Elle leur apprend le Notre Pére que "nous osons dire, éclairés par le précepte sauveur et instruits par
I'enseignement divin".

® Ephpheta

Le dernier exorcisme s'achéve par un rite a rapprocher de I'exorcisme du sel de la premiére partie.
Le prétre touche les oreilles et les narines du futur baptisé avec de la salive. "Celle-ci participe a la
nature du sel ("sal") et comme le sel, elle évoque la Sagesse aux enseignements de laquelle I'Eglise souhaite
ouvrir les oreilles, Sagesse qui répand la bonne odeur de Jésus-Christ, qui n'est bien connue et godtée que
dans I'Eglise34.

Le prétre reproduit ici le geste et redit la parole, en araméen, du Christ guérissant le sourd-muet
(Mc 7, 32) : Ephpheta, c'est-a-dire "ouvre-toi’, ajoutant : "in odorem suavitatis" : ouvre-toi aux suaves
parfums. On peut également renvoyer a la guérison de l'aveugle-né (Jn 9, 1) avec de la salive et de
la boue, envoyé ensuite se laver a la piscine de Siloé. Comme nous le notions plus haut a propos
des signes de croix tracés sur le corps, on retrouve ici le symbolisme de I'ouverture des sens aux
nourritures célestes.

® Renonciation a Satan

On sait que cet acte solennel est renouvelé au cours de la veillée pascale. Il est intéressant de
noter l'usage ancien selon lequel le futur chrétien était tourné vers I'Occident, la ou la lumiére finit,
pour faire ces renonciations ; il renoncait a Satan, auteur des ténéebres spirituelles puis il se
tournait vers I'Orient pour répondre a la question : veux-tu t'attacher a Jésus-Christ ? (Catéchisme
de la Famille Chrétienne).

® Onction de I'huile des catéchumeénes

Avec I'huile exorcisée et bénite uniqguement a cette intention par I'Evéque le jeudi saint (messe
des saintes huiles ou messe chrismale), le prétre fait deux onctions en forme de croix sur la
poitrine et entre les épaules.

"Vous oindrez dabord les catéchuménes de l'huile sainte puis vous les baptiserez avec de leau’,
prescrivaient déja les Constitutions apostoliques (8, 22) et saint Jean Chrysostome commentait ainsi
dans sa catéchése mystagogique (lll, 3)35 : "Le catéchuméne est oint avant le baptéme, comme les
athlétes qui vont entrer dans le stade". L'huile est le symbole de la force donnée par le Saint-Esprit
pour triompher du démon et combattre le monde.

L'onction sur la poitrine signifie que ce don de force rendra doux et aimable le joug du Sauveur ;
celle entre les épaules, que ce don rendra Iéger son fardeau.

% Catéchisme de la Famille Chrétienne, Pére Emmanuel.

® La mystagogie est l'initiative aux mystéres. On appelle "Catéchéses mystagogiques" les prédications des Péres de
I'Eglise aux nouveaux baptisés. Dans le CEC, la présentation des rites de la célébration du baptéme est faite sous le titre
"mystagogie de la célébration” (1234...)

Association Notre Dame de Chrétienté



C) - Aux fonts baptismaux

Le prétre dépose I'étole violette (couleur des temps de pénitence : Avent, Caréme, utilisée aussi pour les
processions pénitentielles telles que les Rogations) pour revétir I'étole blanche (couleur du temps de Noél
et du temps Pascal : le baptéme était jadis donné la nuit de Paques).

® Reprise de l'interrogatoire

Aprés la profession de Foi, utilisant une formule trinitaire, le futur baptisé répond a la question
"Voulez-vous étre baptisé ?". Pour les adultes, cette réponse qui précéde immédiatement le
baptéme engage la validité du sacrement. Pour les enfants, elle est donnée par les parrain et
marraine, qu'un usage trés ancien de |'Eglise catholique fait concourir a la cérémonie et que des
auteurs ecclésiastiques appelaient communément receveurs, répondants ou cautions.

® Le baptéme

"Suit alors le rite essentiel du sacrement, le baptéme proprement dit qui signifie et réalise la mort au péché et
I'entrée dans la vie de la Trés Sainte Trinité a travers la configuration au mystére pascal du Christ" (CEC 139).

Le prétre verse l'eau par trois fois, en forme de croix3¢ sur la téte de I'enfant en disant : "Je te
baptise au nom du Pére, du Fils et du Saint-Esprit". Ces paroles constituent la forme essentielle,
parfaite et entiére du baptéme. C'est en ces termes qu'elle fut donnée par Jésus-Christ : "Baptisez-
les au nom du Pére, du Fils et du Saint-Esprit" (Mt 28, 19). L'eau et la parole unies ensemble sont
comme un signe perpétuel de l'union qui s'est faite de la nature divine et de notre nature humaine
dans le mystére de I'Incarnation, car ce mystére est la source premiére de toutes les graces que
nous recevons dans les Sacrements (Catéchisme de la Famille Chrétienne).

L'eau naturelle, sans mélange, est une matiére suffisante pour administrer le baptéme ;
cependant c'est un usage constant de I'Eglise, fondé sur la Tradition des apbtres d'y ajouter le
Saint Chréme (dont le symbolisme est évoqué ci-dessous). L'eau baptismale est habituellement
consacrée lors de la veillée pascale (elle peut I'étre au moment méme). Le symbolisme de I'eau a
été évoqué plus haut et il faut conseiller ici de relire la préface consacratoire de I'eau baptismale.
L'eau bénite a l'entrée de I'église, l'aspersion dominicale... rappellent cette eau baptismale, a
l'origine de la vie de la grace.

® L'onction du Saint Chréme

Le Saint Chréme est une huile parfumée consacrée par I'évéque a la messe chrismale et utilisée
pour les onctions de consécration : baptéme, confirmation, sacre des évéques, sacre des rois de
France et aussi dédicace des églises et des autels ou consécration de vases sacrés. "Cette onction
signifie le don de I'Esprit-Saint au nouveau baptisé qui devient un chrétien, c'est-a-dire "oint" de I'Esprit-Saint
incorporé au Christ qui est oint prétre, prophéte et roi" (CEC, 1241).

% Le CEC (1239) note que le baptéme est accompli de la fagon la plus significative par la triple immersion dans I'eau
baptismale mais que, depuis l'antiquité, il peut aussi étre conféré par le triple versement de I'eau sur la téte.

Association Notre Dame de Chrétienté



"Il est émouvant de penser que le petit enfant baptisé est tout autant consacré qu'un calice, qu'un
autel ou un ciboire" (P. Doncoeur).

Dans la liturgie romaine cette onction annonce la confirmation qui achévera l'onction baptismale.
Dans la liturgie des Eglises d'Orient, elle est le sacrement de la chrismation (confirmation).

o Le vétement blanc

Le voile blanc placé sur la téte de I'enfant, jadis, protégeait le Saint Chréme ; il tient lieu de la
"robe nuptiale" nécessaire pour le festin du Royaume (Mt 22, 11). Il annonce la vie pure et sans
tache que doit mener le baptisé. Il évoque le vétement blanc porté par les vingt-quatre vieillards
assis autour du trone de Dieu dans la vision de saint Jean (Ap 4, 4).

Ce voile était autrefois enlevé a la fin de I'Octave de Paques (Dimanche "in albis depositio”).

Le vétement blanc symbolise enfin que le baptisé a "revétu le Christ" (Ga 3, 27), est ressuscité
avec le Christ.

@ Le cierge allumé

"Conduisez-vous en enfants de lumiére" (Ep 5, 8). Tenez votre lampe allumée pour le retour du
Christ, telle est la lecon de la parabole des vierges sages et des vierges folles (Mt 25, 1-13).

Recevez cette lumiére, dit le prétre en donnant au parrain le cierge allumé qui porte en lui la
lumiére et la chaleur. Allumé au cierge pascal, ce cierge signifie que le Christ a illuminé le
néophyte. Dans le Christ, les baptisés sont "la lumiére du monde"(Mt 5, 14).

CONCLUSION

* Plus qu'un geste fugitif, rapidement accompli, le baptéme est entouré de rites solennels
(sacramentaux) et de gestes trés riches d'enseignement, dont on retrouve des illustrations dans les
catacombes. D'ou l'importance de tenir strictement au rituel dans la triple attitude d'humilité, de foi et de
sagesse (les trois pétales du lys).

* La cérémonie s'achéve sur la remise de la lumiére. Bain de la régénération et de la rénovation
en I'Esprit-Saint, le baptéme est également appelé illumination parce que ceux qui (le) recoivent ont
I'esprit illuminé (saint Justin). Ayant recu dans le baptéme le Verbe, "la lumiére véritable qui illumine tout
homme" (Jn 1, 9), le baptisé, "aprés avoir été illuminé" (He 10, 32), est devenu "fils de lumiére"(1 Th 5, 5)
et "lumiére"lui-méme (Ep 5, 8) (CEC, 1216).

* Une tradition de chrétienté veut que les parents chrétiens consacrent a la Sainte Vierge
I'enfant qui vient d'étre baptisé. Devenu fils de Dieu, I'enfant est aussi fils de Notre-Dame.

INSTITUT SAINTE-CROIX DE RIAUMONT
ACTION FAMILIALE ET SCOLAIRE

Association Notre Dame de Chrétienté





